
173

ВЛАДИМИР  БЛОХИН 
кандидат педагогических наук, доцент кафедры 

«Философия и история» Уральского государственного 
университета путей сообщения  

(г. Екатеринбург, Россия)

АРМЯНО–РУССКИЕ КОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ СВЯЗИ В  
X – НАЧАЛЕ XIX вв. (ОТ ИСТОКОВ ДО ВХОЖДЕНИЯ  

ВОСТОЧНОЙ АРМЕНИИ В СОСТАВ РОССИИ)

Армения и Россия… Произнося эти 
слова, в нашем сознании предстают два 
государства, обладающих богатейшим 
историческим наследием. Армяне и русс­
кие – два народа, судьбы которых соеди­
нены многовековой дружбой. Армянская 
апостольская и Русская православная 
церкви – древние духовные сокровищ­
ницы, обогатившие христианский мир 
собственными культурными традиция­
ми, выдающимися памятниками храмо­
вого зодчества. Обе церкви в лице своих 
деятелей играли большую роль в госу­
дарственной и общественной жизни, вы­
полняя функции национально–духовного 
объединения. 

История армяно–русских конфессио­
нальных связей насчитывает тысячу лет 
– именно столько армяне проживают на 
территории Российского государства, на­
чиная с эпохи киевских князей. Во взаи­
моотношениях обеих церквей лежит по­
истине братское начало, проявляющееся 
сегодня в открытости форм межцерков­
ного сотрудничества и многообразии со­
циального служения. 

Существенное значение в конфессио­
нальных связях Армении и России имеет 
богословский диалог, начавшийся в XIX 
в. и продолжающийся с учетом новейших 
догматических и церковно–исторических 
исследований. Как и Русская, Армянская 

церковь именуется «православной» (пол­
ное название – «Армянская святая апос­
тольская православная церковь», арм. 
«Հայոց Սուրբ Առաքելական Ուղղափառ 
Եկեղեցի»). В настоящее время предста­
вители армянского духовенства и Рус­
ской православной церкви идут по пути 
создания продуктивных усилий, направ­
ленных на достижение единого мнения в 
вопросе вероучительного тождества обе­
их Церквей. Находясь с визитом в Арме­
нии в марте 2010 г., патриарх Московский 
и всея Руси Кирилл в приветственной 
речи в кафедральном соборе Эчмиадзи­
на отметил: «Несмотря на то, что наши 
Церкви в силу исторических причин не 
имеют евхаристического общения, мы от­
четливо осознаем близость друг к другу. 
Причину тому мы находим в привержен­
ности Русской Православной и Армянской 
Апостольской Церквей древнему церков­
ному Преданию. На его основе веками 
формировались традиционные ценности, 
в равной степени характерные восточнос­
лавянской и армянской культурам. Имен­
но верность христианской традиции и ее 
нравственным идеалам является для нас 
связующей нитью, залогом нашего сора­
ботничества и дружбы»1.

1  Цит. по: Приветственная речь Святейшего Патри­
арха Кирилла в кафедральном соборе Эчмиадзина, 
16 марта 2010 г. URL: http://www.patriarchia.ru/db/



174

Заметную роль в современной жизни 
обеих Церквей играет также географи­
ческий фактор, связанный с сохранением 
сформировавшейся канонической терри­
тории (территории, на которую распрост­
раняются административные и духовные 
полномочия церкви). Для Русской Церк­
ви — это территории, исторически вхо­
дившие в состав Российского государст­
ва (начиная с эпохи Киевской Руси), для 
Армянской — земли, составлявшие исто­
рическую Армению, а впоследствии – ар­
мянские общины диаспоры, в том числе 
образовавшиеся в России. Справедливым 
является утверждение К. Мовсесяна, по­
нимающего совокупность армянских 
общин и епархий в русских землях как 
единого организма, т.к. возникновение 
первых обязательно влекло за собой по­
явление церковных структур1. Такая вза­
имосвязь объясняется консолидирующей 
ролью Армянской церкви, направленной 
на сохранение веры, национального са­
мосознания, языка и культурных тра­
диций армян вне исторической родины. 
Отсутствие политической независимости 
привело к тому, что Армянская церковь 
приобрела национальный характер, до 
настоящего времени выступая незыбле­
мым символом всего армянского народа, 
независимо от места его проживания. Об­
разно говоря, церковь для армян — под­
линное воплощение народной души. 

История армяно–русских конфессио­
нальных связей охватывает пять этапов: 

1. Конец Х – начало XVIII в. Время по­
явления первых армянских поселений и 
храмов в городах Киевской Руси (Киеве, 

text/1114986.html (Русская Православная Церковь: 
Официальный сайт Московского Патриархата). Дата 
обращения: 12.01.2013 г.
1  Мовсесян К., диак. Армянские епархии в России: 
Диссертация на соискание ученой степени кандида­
та богословия. – Загорск: Свято–Троицкая Сергиева 
Лавра, 1991. – Рукопись. – С. 3.

Каменце–Подольском, Луцке), а в XVI в. – 
возникновение армянской церкви в Моск­
ве; начало складывания армяно–русских 
церковных отношений, имевших крайне 
фрагментарный характер, однако повли­
явших на особое почитание в Московском 
государстве св. Григория, просветителя 
Армении; 

2. 1717 – 1828 гг. Образование в России 
двух армянских епархий: в 1717 г. – Аст­
раханской (переименованной в 1780 г. в 
Ново–Нахичеванскую) и в 1809 г. – Бесса­
рабской; закрепление права управления­
ми ими за Эчмиадзинским католикосом; 
признание российскими властями и Русс­
кой церковью близости армянского и пра­
вославного вероучений;

3. 1828 – 1918 гг. Вхождение Восточ­
ной Армении и центра Армянской церк­
ви – Эчмиадзина – в состав Российской 
империи; определение статуса Армянс­
кой церкви Положением 1836 г.; призна­
ние церковных и гражданских заслуг 
армянских католикосов на уровне госу­
дарства и Русской церкви; публикация в 
российской печати апологетических тру­
дов, подтверждающих богословско–дог­
матическое единство Армянской и Русс­
кой церквей;

4. 1918 – 1991 гг. Эпоха богоборчес­
ких гонений, охвативших Армянскую и 
Русскую церкви главным образом в 20 – 
30–е гг. ХХ в.; придание армяно–русским 
церковным отношениям официального 
характера и расширение спектра взаи­
модействия двух церквей (образователь­
ная, просветительская, миротворческая 
деятельность); учреждение в 1966 г. Но­
во–Нахичеванской и Российской епархии 
с центром в Москве;

5. 1991 – 2013 гг. Современный этап 
взаимоотношений Армянской и Русской 
церквей, обладающих систематическим, 



175

конструктивным и братским характером; 
активность в продолжении богословского 
армяно–русского межцерковного диалога; 
совместное инициирование и реализа­
ция усилиями обеих церквей образова­
тельных, культурных, миротворческих 
и социальных проектов; закладка нового 
русского православного храма в Ереване 
(2010 г.) и открытие армянского кафед­
рального собора в Москве (2013 г.).

В настоящей статье подробно охарак­
теризуем сущность первых двух этапов, 
раскрывающих особенности армяно–
русских церковных связей до вхождения 
Восточной Армении в состав России.

Становление армяно–русских цер­
ковных связей в конце X — начале XVIII 
в. Ярким событием, положившим начало 
формированию армяно–русских отно­
шений, стала женитьба Киевского князя 
Владимира на принцессе Анне, сестре ви­
зантийского императора Василия II и его 
преемника, императора Константина VIII, 
которые были по происхождению армя­
нами. Это произошло в 989 г. Условием 
брачного союза был конфессиональный 
фактор – принятие христианства Влади­
миром и его народом годом ранее, собы­
тие, вошедшее в российскую историю как 
Крещение Руси. Прибыв в Киев, Анна при­
везла с собой свиту, в числе которой нахо­
дились армянские священники. Известно, 
что представители армянского населения 
столицы Древней Руси принимали дея­
тельное участие в экономической и куль­
турной жизни города1. 

Исследователь К. В. Айвазян приводит 
факты совместного творчества русских и 
армянских мастеров в декоративном уб­

1  Тер–Саркисянц А. Е. История и культура армян­
ского народа с древнейших времен до начала XIX в. 
/ А. Е. Тер–Саркисянц; Ин–т этнологии и антрополо­
гии им. Н. Н. Миклухо–Маклая. – 2–е изд. – М.: Вост. 
лит., 2008. – С. 370.

ранстве саркофага Киевского князя Ярос­
лава Мудрого и создании ряда мозаик в 
Киевской Софии и Успенском соборе Ки­
ево–Печерской лавры2. Армянские умель­
цы были также в числе строителей пра­
вославных храмов северо–восточной Руси 
– в Боголюбове и Владимире3. 

После взятия турками–сельджуками 
армянской столицы Ани в 1061 г. более 20 
тыс. армян переселились в Крым и южно­
русские земли4. Вторая волна переселен­
цев пришлась на XIII столетие после мон­
гольского нашествия на Армению в 1236 г. 
А. Е. Тер–Саркисянц сообщает о том, что 
на протяжении XI – XIII вв. армяне обос­
новались в Новгороде, Смоленске, Булга­
ре, Львове, Каменец–Подольском, Луцке. 
Переселение армян объективно приводи­
ло к появлению в русских землях армянс­
ких храмов: св. Николая в Каменце–По­
дольском (1250 г.), св. Степаноса в Луцке 
(XIII в.), в Булгаре (XIV в.), Успения Богоро­
дицы в Киеве (XV в.)5.

Возникновение армянских общин и 
храмов в средневековых городах Руси 
и прилежащих территориях привело к 
взаимному узнаванию русских и армян, 
взаимопроникновению двух культур­
но–религиозных традиций. Более всего 
этот процесс проявлялся на социальном 
и бытовом уровнях. Одной из решающих 
причин, повлиявших на установление 
братских отношений двух народов, была 
близость христианской веры. А. Е. Тер–

2  Айвазян К. В. История отношений русской и ар­
мянской церквей в средние века / Ред. С. С. Арев­
шатян. – Ереван: Изд–во АН АрмССР, 1989. – С. 22; 
Тер–Саркисянц А. Е. Указ. соч. – С. 469 – 470.
3  Айвазян К. В. Указ. соч. – С. 90 – 94.
4  Алов А. А., Владимиров Н. Г. Армянская апостоль­
ская церковь в России // Религиозная жизнь и куль­
турное наследие России. Католицизм. Протестан­
тизм. Армянская апостольская церковь / Колл. авт.: 
А. А. Алов, Н. Г. Владимиров, Ф. Г. Овсиенко. – М.: 
Институт Наследия, 1995. – С. 99.
5  Тер–Саркисянц А. Е. Указ. соч. – С. 371.



176

Саркисянц пишет, что «свободное обще­
ние русских и армян приводило даже к 
тому, что между ними … иногда заклю­
чались браки и кумовство»1. Осознание 
братского отношения друг к другу имен­
но на частном, чаще повседневном, уров­
не будет прослеживаться и впоследствии. 

Официальный же уровень взаимоот­
ношений Армянской и Русской церквей на 
протяжении XII – XVI вв., оказался весь­
ма слабым. Этому обстоятельству, на наш 
взгляд, способствовал целый ряд внутри­
церковных и политических факторов: 

¾¾ незавершенность (по сути – обрыв) 
богословского диалога Армянс­
кой церкви с Византийской во вто­
рой половине XII в., направленно­
го на признание вероучительного 
единства между армянами и гре­
ками;

¾¾ разобщение духовной власти в Арме­
нии, начавшееся со второй половины 
ХI в. (перенос резиденции армянско­
го католикоса в Себастию, Констан­
тинополь, Ани, появление автоном­
ного католикосата на Ахтамаре); 

¾¾ политическая раздробленность Ар­
мении и русских земель в XI – XV вв.; 

¾¾ нестабильность международной 
обстановки, повлиявшей на конфес­
сиональную ситуацию в Армении и 
русских землях (раскол Христианс­
кой церкви в 1054 г., начало кресто­
вых походов и завоеваний на Ближ­
нем Востоке, татаро–монгольская 
экспансия);

¾¾ предвзятый подход к сущности 
армянской веры у ряда авторитет­
ных деятелей греческого и русского 
православия XIV – XVI вв. – в част­
ности, Московского митрополита 
Киприана (1330 – 1406) и афонского 

1  Тер–Саркисянц А. Е. Указ. соч. – С. 372.

монаха Максима Грека (1475 – 1556), 
сыгравшего значительную роль в 
истории русской церковной книж­
ности2. 

Последнее обстоятельство – негатив­
ное отношение отдельных представите­
лей русского православия к армянам – бы­
ло унаследовано от Византии, от которой 
Русская Церковь находилась в админист­
ративной зависимости до 1448 г. Мы пола­
гаем, что данную позицию не следует аб­
солютизировать, ибо особым почитанием 
в русском народе пользовался св. Григо­
рий просветитель, возродивший христи­
анское наследие в Армении. Построенный 
в честь взятия Иваном Грозным Казани 
Покровский собор в Москве, украшаю­
щий Красную площадь, включал девять 
приделов, один из которых был посвящен 
св. Григорию. При этом, придел св. Гри­
гория не являлся местом богослужений 
для армян – он предназначался для русс­
кого населения. К. В. Айвазян связывает 
освящение придела в честь армянского 
святого с процессом будущего освобож­
дения Армении от турецко–персидского 
ига. Личность св. Григория должна была 
выступать символом единения армянско­
го и русского народов3. 

Говорить о наличии и функциониро­
вании собственно армянских храмов в 
Московском государстве XVI – XVII вв. 
весьма проблематично. Среди исследова­
телей есть мнение о том, что по разреше­
нию Ивана Грозного у армян появилась 
церковь в Китай–городе Москвы, на по­
сольском дворе, в районе пересечения 
улиц Ильинки и Никольской4. Однако в 

2  Лебедев А. Вероисповедное положение армян в 
России до времен Екатерины II (включительно). – 
М.: Издание Имп. Об–ва истории и древностей рос­
сийских при Моск. ун–те, 1909. – С. 6; Алов А. А., 
Владимиров Н. Г. Указ. соч. – С. 100.
3  Айвазян К. В. Указ. соч. – С. 123.
4  Алов А. А., Владимиров Н. Г. Указ. соч.. – С. 100 



177

научной литературе достоверность этого 
факта оспаривается1. 

Заметным явлением в развитии кон­
фессиональных связей Армении и России 
XVII в. считаем содержание челобитной 
1666 г., поданной царю Алексею Михайло­
вичу 40 армянскими купцами, приехав­
шими в Москву из Персии. В челобитной 
армяне просили разрешить им испове­
дываться и причащаться в православной 
церкви2. Это позволяет сделать как мини­
мум два важных вывода. 

Во–первых, армяне относились к пра­
вославию как родной вере: «А мы инозем­
цы не иноверные и не басурманы, веруем 
в православную християнскую веру и в 
арменьях у нас такие же православные 
христянские церкви есть и монастыри 
построены…»3. Значит, вопрос о евхарис­
тическом общении – один из главных в 
межцерковных взаимоотношениях – на 
частном, бытовом уровне решался поло­
жительно. И армяне, и русские воспри­
нимали друг друга как представители 
христианских общин, обладающих ка­
ноническим единством. Получив разре­
шение царя, армяне были готовы прича­
щаться в православных храмах. 

Во–вторых, такая просьба свиде­
тельствует о том, что в более ранний пе­

(речь идет о том, что в 1554 г. Иван Грозный раз­
решил армянам вести беспошлинную торговлю с 
Россией, после чего в Китай–городе появился ар­
мянский караван–сарай и при нем вскоре – первая 
армянская церковь, которая была единственным 
армянским храмом в России до начала XVIII в.); Ар­
мянские церкви Российской империи (1717 – 1917) / 
Ред. колл. Вирабян А. С., Мирзоян С. С., Крбекян В. 
Г., Авакян Г. Г. – Ереван: Тигран Мец, 2009. – С. 172 
– 173; Бозоян А. А., Юзбашян К. Н. и др. Армянская 
Апостольская Церковь // Православная Энциклопе­
дия / Под ред. Патриарха Московского и всея Руси 
Алексия II. – Т. III: Анфимий – Афанасий. – М.: Цер­
ковно–научный центр «Православная Энциклопе­
дия», 2001. – С. 351.
1  Айвазян К. В. Указ. соч. – С. 133.
2  Армянские церкви Российской империи (1717 – 
1917). – С. 173.
3  Цит. по: Айвазян К. В. Указ. соч. – С. 133.

риод в Москве не было храма, где армяне 
могли бы бывать на богослужениях. 

По нашему мнению, противоречивый 
характер сведений об армянском храме 
на посольском дворе Москвы объясняет­
ся нерегулярностью его функциониро­
вания, что, в свою очередь, зависело от 
социальных и политических условий. 
Возможно, появившись в середине XVI в., 
армянский приход надолго приостановил 
свою деятельность в вихре событий оп­
ричнины и Смутного времени. Богослу­
жения в храме были восстановлены толь­
ко спустя столетие, что, в свою очередь, 
подтверждается данными, приводимыми 
В. Г. Вартаняном и А. Е. Тер–Саркисянц. 
Когда из Армении с разрешения Петра I 
и по инициативе армянского католикоса 
Нахапета (Едесаци, 1691 – 1705) в 1704 г. 
в Москву прибыл епископ Минас Варда­
пет, в храме на посольском дворе нача­
лись регулярные богослужения, на одном 
из которых присутствовал сам царь4. Но 
вскоре посольский двор переоборудова­
ли в шелкоткацкую фабрику. Тогда к 1731 
г. храм перенесли на Пресню, где армяне 
получили в дар от грузинского царя Вах­
танга VI земельный участок для церкви и 
кладбища5. 

Итак, период конца X – начала XVIII в. 
характеризуется возникновением первых 
армянских общин и церквей в русских 
землях. Происходит взаимное знакомст­
во русских и армян с собственными куль­
турными и церковными традициями. 
Особое значение среди русских приобре­
ло почитание епископа Григория, стояв­
шего у истоков возрождения христианст­

4  Вартанян В. Г. Армяне в политике России до при­
соединения Восточной Армении: к истории вопро­
са. URL: http://rspu.edu.ru/li/journal/vartanian.htm; 
Тер–Саркисянц А. Е. Указ. соч. – С. 375.
5  Тер–Саркисянц А. Е. Указ. соч. – С. 375; Армянские 
церкви Российской империи (1717 – 1917). – С. 173.



178

ва в Армении на рубеже III – IV столетий. 
События данной эпохи способствовали 
зарождению армяно–русских межцерков­
ных связей. 

Образование епархий Армянской 
церкви в России: 1717 – 1828 гг. Появление 
первой армянской епархии на территории 
России было связано с увеличением на­
циональной диаспоры в низовьях Волги 
– Астрахани. Исследователь Э. В. Кугры­
шева приводит данные о том, что к 1724 
– 1725 гг. общая численность мужского 
населения армянской общины Астраха­
ни превышала 500 человек1.

Еще в документах начала XVII в. име­
лись упоминания об армянских священ­
никах, проживавших в этом городе; к 
1640 г. здесь был построен деревянный 
армянский храм2. В 1706 г. по прошению 
купца Б. К. Богданова и последующему 
указу царя Петра I в Астрахани было по­
ложено начало строительству каменного 
армянского храма3. Так на юге России по­
явился кафедральный собор во имя Успе­
ния Пресвятой Богородицы (Сурб Аства­
цацин), имевший два придела – во имя 
святого пророка Иоанна Крестителя и 
святителя Григория. А в 1717 г. в Астра­
хани была образована первая российская 
епархия Армянской церкви. Произошло 
это при Эчмиадзинском католикосе Аст­
вацатуре I (Амаданци, 1715 – 1725), назна­
чившим епархиальным начальником ар­
хиепископа Степаноса (Галатаци). Первые 
годы своего существования Астраханская 
епархия фактически подчинялась Ганд­

1  Кугрышева Э. В. История армян в Астрахани. – 
Астрахань: ГП АО «Издательско–полиграфический 
комплекс «Волга», 2007. – С. 134.
2  Кугрышева Э. В. Указ. соч. – С. 132 – 133; Хачату­
рян В. А. Из истории армянских колоний. Поселение 
в Астрахани // Литературная Армения. – 1972. – № 
4. – С. 92.
3  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 6.

засарскому католикосу. На протяжении 
XVIII столетия епархия включала все 
армянские приходы, расположенные на 
территории Российской империи. 

Петровская эпоха отличалась прове­
дением покровительственной политики 
по отношению к армянскому населению. 
В указе царя Сенату от 13 апреля 1711 г. 
говорилось: «Армян как возможно при­
ласкать и облегчить, в чем пристойно, 
дабы тем подать охоту для большего их 
приезда»4. С увеличением численности 
армянского населения в русских городах 
значение конфессионального фактора в 
отношениях Армении и России заметно 
возросло, о чем свидетельствуют следу­
ющие события. 

Прежде всего, согласно грамоте Конс­
тантинопольского патриарха Иеремии III 
(1716 – 1726) от 31 августа 1718 г., адресован­
ной Петру I, официально признавалась 
близость армян православному вероис­
поведанию5. Последовавший 5 июля 1719 
г. сенатский указ предписывал правос­
лавным священникам соблюдать церков­
ные правила при совершении крещения 
и брака армян6. Таким образом, в отличие 
от мнений деятелей Русской церкви XIV 
– XVI вв., в Новое время формируется по­
зиция о догматической близости правос­
лавия и армянской веры.

Во–вторых, в 1722 г. на Соборе высше­
го духовенства в Эчмиадзине под пред­
седательством католикоса Аствацатура 
I было принято историческое решение 
о направлении императору Петру I по­
сольства с просьбой содействовать Ар­

4  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 7.
5  Цит. по: Доктусов Н. П. Армянская Церковь (исто­
рия ее взаимоотношений с церковью Вселенской; 
ее вероучение и обряды сравнительно с православ­
ными). – Загорск: Свято–Троицкая Сергиева Лавра, 
1950. – Рукопись. – С. 276.
6  Цит. по: Доктусов Н. П. Указ. соч. – С. 276.



179

мянской церкви в сплочении армянского 
народа вокруг патриаршего престола. В 
марте 1723 г. послы прибыли в Петербург, 
где от имени российского правительства 
Армянской церкви была пожалована гра­
мота, по которой за Эчмиадзинским ка­
толикосом закреплялось преимущество 
в управлении церковными делами всех 
проживающих в России армян. В 1726 г. 
грамота была подтверждена императри­
цей Екатериной I1. Актуальные в то время 
национально–освободительные идеи ар­
мян, связываемые с Россией, были неот­
делимы от духовного лидера армян – Эч­
миадзинского католикоса.

Далее в привилегии г. Оренбургу от 
7 июля 1734 г. сообщалось о предостав­
лении всем иноверцам (армянское насе­
ление принадлежало тогда к этой соци­
ально–религиозной группе) свободного 
отправления их вер и права строительст­
ва церквей2. Наконец, в манифесте 22 фев­
раля 1735 г. подтверждалось «дозволение 
свободного богослужения всем христи­
анским вероисповеданиям в России»3. 

К 1736 г. в Астрахани был построен 
второй – деревянный – храм во имя свя­
того великомученика Георгия с часовней. 
Однако это произошло без с согласования 
с российским правительством и Святей­
шим Синодом4. 

Императрица Елизавета Петровна при­
держивалась двойственного курса в от­
ношении армянских конфессиональных 
дел. С одной стороны, указом 16 января 
1742 г. было решено, чтобы «церкви ар­
мянские, кроме одной каменной в Аст­
рахани, все недавно построенные уп­

1  Умнов А. Исторический юбилей (К 150–летию 
вхождения Армении в состав России) // Журнал 
Московской Патриархии. – 1979. – № 3. – С. 64.
2  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 14.
3  Там же. – С. 95 – 96.
4  Кугрышева Э. В. Указ. соч. – С. 135.

разднить»5. Вследствие этого российские 
власти закрыли Георгиевский деревян­
ный храм в Астрахани и приостановили 
строительство каменной церкви в Петер­
бурге6, которая должна была объединить 
первый армянский приход столицы, соз­
данный стараниями священника Ивана 
Шеристанова и купца Луки Ширванова7. 
С другой стороны, сенатский указ 13 ап­
реля 1744 г. дал возможность армянам 
«отправлять богослужение беспрепятст­
венно»8. 

Укрепление покровительственной 
политики к армянскому населению и 
Армянской церкви в России нашло от­
ражение в деятельности императрицы 
Екатерины II. 

9 июня 1763 г. последовал указ Сенату 
о позволении иностранцам, поселяющим­
ся в России, строить и содержать свои 
церкви «в тех местах, где они селиться 
пожелают»9. Тогда же в Астрахани, где к 
этому времени насчитывалось ок. 500 ар­
мянских дворов, включавших ок. 4 тыс. 
человек10, началось строительство второй 
армянской церкви во имя апостолов Пет­
ра и Павла (Сурб Погос–Петрос). А в 1770 г. 
последовал именной указ императрицы о 
«дозволении построить армянские церкви 
в Москве и в Санкт–Петербурге»11. 

1760–е гг. ознаменовались установле­
нием официальных отношений Армянс­

5  Цит. по: Лебедев А. Указ. соч. – С. 25.
6  Бозоян А. А., Юзбашян К. Н. и др. Указ. соч. – С. 352.
7  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 15; Ба­
зиянц А. П. Над архивом Лазаревых (Очерки) / Отв. 
ред. акад. Б. Б. Пиотровский. – М.: Главная редакция 
восточной литературы издательства «Наука», 1982. 
– С. 16 – 17.
8  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 17.
9  Там же. – С. 24.
10  Армянские церкви Российской империи (1717 – 
1917). – С. 30; Кугрышева Э. В. Указ. соч. – С. 134.
11  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 27.



180

кой церкви с Российским государством. 
Главную роль в этом процессе сыграл ар­
мянский католикос Симеон I (Ереванци, 
1763 – 1780), отправивший в Петербург сво­
его представителя, архимандрита Давида, 
с грамотой от 1 августа 1766 г., в которой 
говорилось, «чтобы обитающие в импе­
рии люди, исповедания святого Григория 
Просветителя Великой Армении, как до­
ныне были и впредь остаться могли по 
духовным обстоятельствам в ведомстве 
и в распоряжениях церковных во власти 
его патриаршего престола» и «чтобы опре­
деляемый над ними архиепископ был по 
избранию сего престола, неизвестных же 
ему патриарху и самовольным из других 
краев въезд архиепископам запретить»1. 
Прибыв в российскую столицу, Давид 
привез Екатерине II ценные дары: частицы 
мощей святого Иоанна Крестителя, святой 
Рипсиме, великомученика Георгия Побе­
доносца и частицы Ноева ковчега.

Католикос Симеон заручился также по­
мощью главы Астраханской епархии Русс­
кой православной церкви епископа Мефо­
дия (Петрова, 1758 — 1776) и некоторых 
проживающих в Москве и Петербурге ар­
мян, прося их оказать содействие благоп­
риятному исходу посольства архимандри­
та Давида.

В итоге миссия Давида имела успех. 
Указом Екатерины II от 30 июня 1768 г. 
окончательно было подтверждено право 
юрисдикции Эчмиадзинского католико­
са над всеми армянами России. В озна­
менование установления официальных 
связей между Эчмиадзином и Петербур­
гом и в целях повышения епархиального 

1  Цит. по: Эзов Г. А. Начало сношений Эчмиадзин­
ского патриаршего престола с русским правитель­
ством. Историческое исследование по неизданным 
документам. – Тифлис: Скоропечатня М. Мартиро­
сянца, 1901. – С. 5.

статуса Католикос Симеон в 1773 г. закре­
пил за Астраханской епархией название 
«Российской». 

Таким образом, плодотворные усилия 
архимандрита Давида заключались в том, 
что отныне армянские общины и Армянс­
кая церковь всегда могли рассчитывать на 
покровительство и защиту российского 
правительства2. 

Дореволюционный исследователь А. 
Кусиков акцентирует внимание на том, 
что именно при Екатерине II было поло­
жено начало формированию Армянской 
церкви в России как юридического лица, 
т.е. гражданско–правовой организации. 
В жалованной грамоте армянам 1779 г. 
архимандриту Петру Маркосову предос­
тавлялось право быть духовным главой 
всех вышедших с ним из Крыма армян и 
строить повсеместно армянские церкви. 
Иначе говоря, армяне «стали признавать­
ся особой корпорацией, имеющей своего 
пастыря–руководителя»3.

Отношение русского православного 
духовенства к армянским религиозным 
общинам носило неоднозначный харак­
тер. Упоминаемый выше предстоятель 
Астраханской епархии Русской правос­
лавной церкви епископ Мефодий в 1760 г. 
отправил в Святейший Синод письмо, в 
котором сообщал о том, что колокола ар­
мянского Успенского собора весят 35 и 20 
пудов. Поскольку «армянская церковь в 
Астрахани построена в близком расстоя­
нии от православных церквей и во время 
службы по армянскому закону в те коло­
кола благовестят и звонят, что приезжа­
ющие в Астрахань из верховых (городов) 

2  Эзов Г. А. Указ. соч. – С. 8.
3  Цит. по: Кусиков А. Армянская церковь в России 
как юридическое лицо // Кавказский вестник. – 
1905. – № 2. – С. 72.



181

разного звания люди, российские поддан­
ные, идут в ту церковь, почитая ее за пра­
вославную»1. Владыка Мефодий просил 
заменить мощные колокола армянского 
собора на двухпудовые, однако его прось­
ба осталась не удовлетворенной2. На наш 
взгляд, данное обстоятельство можно 
рассматривать как косвенный аргумент в 
защиту тезиса об адекватном отношении 
рядового русского люда к армянской вере; 
православное население Астрахани виде­
ло в армянском храме выражение религи­
озной идентичности и никак не «ересь», 
которую усматривали в средневековье 
представители греческого и отчасти русс­
кого православия. 

В последней трети XVIII в. сложилась 
крупная армянская община в Санкт–Пе­
тербурге. Она была представлена про­
мышленниками и купцами, среди кото­
рых особо выделялись Моисей Буниятов, 
Григорий Кампанов, Моисей Сафаров, Ар­
темий Мануилов, Богдан Ахвердов, Пет­
рос Ширванов, Маргар Манучарян. Среди 
армян были широко образованные люди, 
занимавшиеся просвещением своих сооте­
чественников и представителей русского 
общества. Так, большую роль в культур­
ной жизни армянской общины столицы 
сыграл Григорий Халдарян, который в 
1783 г. в доме № 40 по Невскому проспек­
ту основал первую в России армянскую 
типографию. Здесь были напечатаны бо­
гословские («Догмат покаяния Шнорали», 
«Егише») и богослужебные («Часослов», 
«Богомолье: молитвенник католикоса Ла­
заря», «Евангелие обедни») книги, а также 
первый армяно–русский словарь. 

На рубеже XVIII – XIX столетий в разное 
время в Петербурге проживали офицеры–

1  Цит. по: Кугрышева Э. В.Указ. соч. – С. 137.
2  Там же. – С. 137.

армяне – участники Отечественной войны 
1812 г.: генерал от инфантерии, кавалер ор­
дена Святого Андрея Первозванного В. О. 
Бебутов и генерал–лейтенант кавалерии 
В. Г. Мадатов, похороненный в некрополе 
Александро–Невской лавры, генерал–ма­
йор артиллерии, начальник арсеналов в 
Киеве и в Петербурге И. С. Абамелек; ге­
нерал–майор, командир лейб–гвардии 
гусарского полка Д. С. Абамелек, гене­
рал–лейтенант Д. И. Ашхарумов; генерал–
майор Д. А. Делянов.

Главой Российской армянской епархии 
в 1773 г. стал архиепископ Иосиф Аргу­
тинский (Овсеп Аргутян), сыгравший вы­
дающуюся роль в становлении армяно–
русских религиозных связей3. Владыка 
Иосиф пользовался высоким авторитетом 
в кругах высших чинов российского пра­
вительства, ему благоволили известные 
иерархи Русской церкви – Московский 
митрополит Платон (Левшин) и Петер­
бургский митрополит Гавриил (Петров). 
Иосиф Аргутинский оказал большое со­
действие успешному переселению крымс­
ких армян из Крыма в Таганрогскую 
губернию, в результате чего сформирова­
лись армянские поселения и храмы в Азо­
ве, Ново–Нахичевани и Григориополе и в 
селах вокруг них, а Российская армянс­
кая епархия в 1780 г. была переименована 
в Ново–Нахичеванскую. 

В 1783 г. владыка Иосиф составил 
проект освобождения Армении, предус­
матривавшим восстановление Армянс­
кого царства под протекторатом России 
и принцип независимости Армянской 

3  Триста лет служения на русской земле // Армян­
ская Церковь. – 2006. – № 4. – С. 60; См. биографиче­
скую справку о нем: Иосиф Аргутинский (биографи­
ческая справка) //Армянская Церковь. – 2006. – № 
4. – С. 65; также о личности Иосифа Аргутинского 
см.: Эзов Г. А. Указ. соч. – С. 38 – 43.



182

церкви от светской власти1. Иначе говоря, 
Армянская церковь реально мыслилась 
как возможный инициатор освобождения 
Армении и носитель армянского полити­
ческого суверенитета. 

При Иосифе Аргутинском был сделан 
новый шаг в закреплении юридических 
прав Армянской церкви в России: в 1785 
г. была учреждена консистория для ар­
мянских священнослужителей – орган 
высшего церковного суда,— находивша­
яся в подчинении Третьему департаменту 
Сената2. В Петербурге, Москве, Астрахани, 
Кизляре, Моздоке и др. городах появи­
лись духовные правления. 	

Управляя Ново–Нахичеванской епар­
хией, Иосиф написал «Исповедание хрис­
тианской веры Армянской церкви», из­
данное на русском языке в 1799 г.3 Цель 
данной публикации заключалась в том, 
чтобы показать российским властям и 
представителям Русской церкви особен­
ности армянского вероучения, которое 
идентично православному. Значимость 
«Исповедания» проявилась еще и в том, 
что оно стало первым богословским со­
чинением Армянской церкви, опублико­
ванным на русском языке.

Отмечая церковные и гражданские 
заслуги Иосифа Аргутинского, импера­
тор Павел I высочайшей грамотой от 28 
октября 1799 г. даровал российским армя­
нам вечное право на исповедание своей 

1  Киняпина Н. С., Блиев М. М., Дегоев В. В. Кавказ и 
Средняя Азия во внешней политике России (вторая 
половина XVIII – 80–е годы XIX в.). – М.: Изд–во Мо­
сковского ун–та, 1984. – С. 46.
2  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 205; 
Кусиков А. Указ. соч. – С. 73.
3  Исповедание христианския веры Армянския Церк­
ви / Переведенное с Армянскаго на Российский язык 
и изданное тщанием преосв. Иосифа, архиеп. всего 
армянскаго народа, обитающаго в России, и кавале­
ра кн. Аргутинскаго–Долгорукаго. – СПб., 1799.

веры, подтвердил разрешение строить 
армянам церкви, монастыри, колоколь­
ни и другие церковные здания4. В свою 
очередь, Русская церковь указом Синода 
от 24 августа 1797 г. разрешала православ­
ным священникам совершать погребение 
«умерших других христианских религий 
людей в случае небытности их священни­
ков и пасторов»5, в том числе армян. 

Итак, очевиден тот факт, что сотруд­
ничество владыки Иосифа с российскими 
правительственными и церковными кру­
гами существенно повлияло на стабиль­
ность правового статуса Армянской Церк­
ви в империи. 

Увеличение численности представите­
лей армянской общины в Петербурге при 
Иосифе Аргутинском привело к появле­
нию двух армянских храмов:

¾¾ храм во имя святой великомучени­
цы Екатерины (Сурб Катаринэ) на 
Невском проспекте; является образ­
цом раннего русского классицизма; 
архитектор Ю. М. Фельтен; по раз­
ным данным храм был построена в 
1780 – 1789 гг.6);

¾¾ храм Воскресения Христова (Сурб 
Арутюн) на реке Смоленке, возве­
денный в 1791 – 1794 гг.

В то же самое время функционировали 
две армянские церкви в Москве:

¾¾ храм Успения Пресвятой Богоро­
дицы (Сурб Аствацацин), ведущий 
свою историю еще с XVI в., перво­
начально располагавшийся на по­

4  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М.,1833. – Ч. 1. – С. 204.
5  Собрание актов, относящихся к обозрению исто­
рии армянского народа. – М.,1833. – Ч. 1. – С. 32.
6  Базиянц А. П. Указ. соч. – С. 19; Бозоян А. А., Юз­
башян К. Н. и др. Указ. соч. – С. 352.



183

сольском дворе в Китай–городе, а к 
1731 г. перенесенный в Грузинскую 
слободу; 

¾¾ храм Воздвижения Животворящего 
Креста Господня (Сурб Хач) в Стол­
повом (ныне Армянском) переул­
ке, построенный в 1779 – 1780 гг. в 
лучших традициях классицизма; 
предположительно, автором этого 
храма, как и Екатерининского в Пе­
тербурге, был Ю. М. Фельтен1. 

Строительство московских армянских 
храмов связано с родом богатого купца 
и ювелира Лазаря Назаровича Лазарева 
(Егиазара Лазаряна, 1700 – 1782). Лазаревы 
поселились в Москве в конце 1750–х гг., а 
Столпов переулок был тем самым райо­
ном, в котором стали проживать армя­
не. В конце XVIII в. появилось армянское 
кладбище на Ваганькове, где хоронили 
главным образом купцов и ремесленни­
ков–армян. 

Летом 1800 г. Иосиф Аргутинский был 
избран католикосом всех армян, однако 
скорая кончина прервала земной путь 
первосвятителя. Преемниками архие­
пископа Иосифа на Ново–Нахичеванс­
кой кафедре стали архиепископы Епрем 
(Дзорагехци,1800 – 1809) и Ованнес (Ако­
пян, 1809 – 1829). 

В 1809 г. на территориях, завоеванных 
Россией во время русско–турецкой вой­
ны (1806 – 1812), указом императора Алек­
сандра I была основана вторая армянская 
епархия – Бессарабская с центром в Яссах. 
Однако по Бухарестскому мирному дого­
вору 1812 г., когда территория между Пру­
том и Днестром вошла в состав России, а г. 
Яссы вновь отошел к Османской империи, 

1  См.: Айвазян К. В. Указ. соч. – С. 133; Армянские 
церкви Российской империи (1717 – 1917). – С. 177.

центром епархии в том же году стал Ки­
шинев. Административным органом Бес­
сарабской епархии, также как и Ново–На­
хичеванской, являлась консистория.

Епархия объединила армянские общи­
ны Бессарабии, насчитывавшие 400 при­
ходов и 5 храмов2. Первым главой епархии 
был архиепископ Грикор (Захарян). О его 
судьбе известно, что он был посвящен в 
сан епископа в Эчмиадзине католикосом 
Даниилом (Сурмареци, 1804 – 1808) вско­
ре после смерти Иосифа Аргутинского. 
Исследователи Л. М. Меликсет–Беков, В. Г. 
Вартанян и С. С. Казаров сообщают, что 
в 1827 г., отправившись в г. Сучаву (Буко­
вина), Грикор скончался там и был погре­
бен в монастыре Богоматери, называемом 
Хаджакадар3.

После его смерти в 1827 – 1828 гг. вре­
менное заведование Бессарабской епархи­
ей принадлежало архиепископу Иоанне­
су Нерсесяну (Гарнакеряну), начальнику 
Астраханской епархии, которого в мае 
1828 г. сменил архиепископ Нерсес Ашта­
ракеци4. 

На протяжении 1810 – 1817 дела Ар­
мянской церкви в России находились в 
ведении Главного управления духовных 
дел разных (иностранных) исповеданий, 
с 1817 по 1824 гг. – Департамента духовных 
дел министерства духовных дел и народ­
ного просвещения, с 1824 – 1832 гг. дела 
Армянской Церкви в России находились 
вновь в ведении воссозданного Главного 

2  Бозоян А. А., Юзбашян К. Н. и др. Указ. соч. – С. 
349.
3  Меликсет–Беков Л. М. Из материалов для истории 
армян на Юге России. Изд. 2–е. Тифлис: Типография 
«Эсперанто», 1914. – С. 8; Вартанян В. Г., Казаров С. 
С. Армянская Апостольская Церковь на Дону: Моно­
графия. 2–е изд., перераб. и доп. Таганрог: Изд–во 
ТИУиЭ, 2008. – С. 18.
4  См: Собрание актов, относящихся к обозрению 
истории армянского народа. – М., 1833. – Ч. 1. – С. 55.



184

управления духовных дел разных (иност­
ранных) исповеданий1.

Таким образом, если к началу XVIII в. в 
России был только один армянский храм 
(в Москве), то к 1828 г. на территории Рос­
сийской империи сформировались 2 ар­
мянские епархии (Ново–Нахичеванская 
и Бессарабская), насчитывавшие в общей 
сложности 48 армянских церковных об­
щин (здесь мы не учитываем храмы и 
монастыри, находившиеся на территории 
Восточной Армении, не входившей пока в 
состав России): 

3 монастыря – Сурб Хач в г. Старый 
Крым Таврической губернии (ныне г. Ста­
рый Крым, Украина), Сурб Аменапркич в 
с. Карасубазар Таврической области (ны­
не г. Белогорск, Крым, Украина) и Сурб 
Хач в Ново–Нахичевани Области Войска 
Донского (ныне район г. Ростова–на–Дону 
Ростовской области)2,

2 часовни – в Екатеринодаре Кубанс­
кой области (ныне Краснодар, Россия) и в 
с. Парбудж Кавказской области (ныне вхо­
дит в г. Буйнакск, Республика Дагестан)3, 

43 храма, 17 из которых были освящены 
в честь Успения Пресвятой Богородицы4.

Анализируя итоги армяно–русских 
церковных отношений данного периода, 
отметим, что на их укрепление повлияли 
два фактора: ярко выраженная покрови­

1  Арапов Д. Ю., Пономарев В. П. Департамент духов­
ных дел иностранных исповеданий // Православная 
энциклопедия / Под ред. патриарха Московского и 
всея Руси Алексия II. – Т. XIV: Даниил – Димитрий. 
– М.: Церковно–научный центр «Православная эн­
циклопедия», 2006. – С. 419 – 420.
2  Армянские церкви Российской империи (1717 – 
1917). – С. 103 – 105, 207, 272.
3  Там же. – С. 87, 229.
4  Мы приводим данные с опорой на материалы, 
опубликованные в энциклопедическом издании: 
Армянские церкви Российской империи (1717 – 1917). 
– С. 15 – 16, 18 – 29, 47 – 48, 62 – 66, 67 – 70, 93, 100, 
103 – 105, 113 – 120, 128, 153, 164 – 168, 171, 178, 185, 189 
– 190, 193 – 207, 214, 256, 266, 289, 302 – 303, 311, 321.

тельственная политика Российской импе­
рии в отношении армян и решения Рос­
сийского правительства, направленные 
на создание церковных общин,— прежде 
всего двух епархий (Ново–Нахичеванс­
кой и Бессарабской). Это говорит о дове­
рительном отношении российских влас­
тей к Армянской церкви и признании в 
армянах достойных сынов Российской 
державы. 

В XVIII в. Армянская церковь получи­
ла право свободной деятельности на тер­
ритории империи, было положено начало 
формированию Армянской церкви как са­
мостоятельного юридического лица в Рос­
сии, что нашло свое продолжение в XIX 
столетии. Согласно указу 17 ноября 1810 
г. церковное имущество не могло быть 
отчуждаемо в пользу частных лиц без 
согласия Сената. Действие данного указа 
распространялось на собственность как 
Русской, так и Армянской церкви. Следо­
вательно, имущественные интересы ар­
мянских епархий в России защищались 
теми же самыми способами, как иму­
щество Русской православной церкви5.

В 1828 г. начинается новый этап в кон­
фессиональных связях двух церквей, 
содержание которого было обусловлено 
вхождением Восточной Армении (вклю­
чая Эчмиадзин – резиденцию католикоса 
всех армян) в состав Российской империи, 
образованием новых армянских епархий 
и принятием Положения об управлении 
Армянской церкви в 1836 г. 

5  Кусиков А. Указ. соч. – С. 74 – 75.



185

ՀԱՅ–ՌՈՒՍԱԿԱՆ ՄԻՋԵԿԵՂԵՑԱԿԱՆ ԿԱՊԵՐԸ X–XIX ԴԱՐԱՍԿԶԲԻՆ 
(ԱԿՈՒՆՔՆԵՐԻՑ ՄԻՆՉԵՎ ԱՐԵՎԵԼՅԱՆ 

 ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ` ՌՈՒՍԱՍՏԱՆԻ ԿԱԶՄԻ ՄԵՋ ՄՏՆԵԼԸ)

ՎԼԱԴԻՄԻՐ   ԲԼՈԽԻՆ  

Մանկավարժական գիտ. թեկնածու, Ուրալի Կապի միջոցների պետական 
համալսարանի Փիլիսոփայության և պատմության ամբիոնի դոցենտ, 

Եկատերինբուրգ, ՌԴ

Հոդվածում մանրամասն վերլուծվում է հայ–ռուսական եկեղեցիների միջև կապերի ձևա­
վորման և զարգացման առաջին երկու փուլերը̀  մինչ Արևելյան Հայաստանի̀ Ռուսաստանի 
Կայսրության կազմի մեջ մտնելը: Հոդվածում գրականության և Հայաստանի ու Ռու­
սաստանի արխիվներում առկա փաստաթղթերի և գրականության ուսումնասիրության 
արդյունքում ներկայացվում է հայ–ռուսական հոգևոր հարաբերությունների առանձ­
նահատկությունները կարևոր պատմական ժամանակաշրջանում:

ARMENIAN–RUSSIAN CHURCH TIES IN THE BEGINNING OF X– XIX CENTURIES (FROM 
ROOTS TO INCLUSION OF EASTERN ARMENIA IN RUSSIAN EMPIRE)

VLADIMIR  BLOKHIN  

PhD, Associate Professor, Department of Philosophy and History, Yekaterinburg State 
University of Communications, Russian Federation

In the article the author describes in details peculiarities of relations between Armenian 
Apostolic Church and Russian Orthodox Church in the two periods of the relationship, prior to 
inclusion of Eastern Armenia in Russian Empire. Based on analysis of archive documents both 
in Armenia and Russia, as well as on modern studies, the author represents unique analysis of 
the topic in the very specific historical period.

Հոդվածի ներկայացման տարեթիվը̀ 13.04.14 թ.


